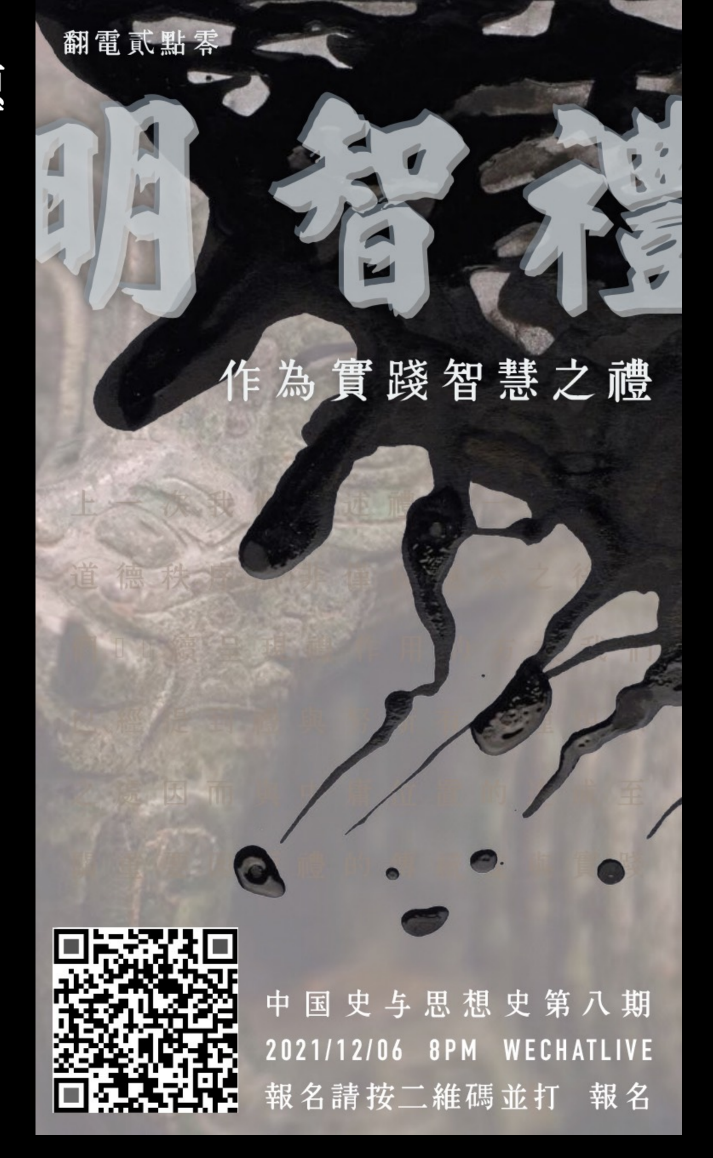
# 訓轉



# CHAPTER3 我们何以不同

基础问题意识:在现代化进程中,我们再次扎入"中国特殊论"。当然作为一个 延续至今的古典文明,特殊是一定的,但这个特殊性到底是什么呢?

#### EPISODE08 于不可避免传统中的真自由

基础问题意识:上期阐释了礼的实然价值,为什么礼的价值重要呢?各种现实主义更是立足于实然,那么礼为何不是一种偏颇,或一厢情愿的实然呢?

#### 翻电2.0 整体章节

1 纯粹理性批判 / 2 哲学研究 / 3 论语 / 4 查拉图斯特拉如是说

/5性经验史/6理想国/7精神现象学/8存在与时间

#### 现实主义

相信人的与不相信人的

具有实然价值的现实主义思路,可以简单分为两个

#### 恶是不可避免的:

因为人具有某种恶的本性(贪婪、短视、疏忽···《乌合之众》) or

因为人与人的依赖关系有某种无法解决的问题(稀缺、争战的 实际紧迫状态)

因此才有某种制度的管制和残忍是不可避免的

虽然人与人的依赖具有某些问题:

但存在一种"自主"的方式,个体可以从其自身出发,形成一个 良性的秩序

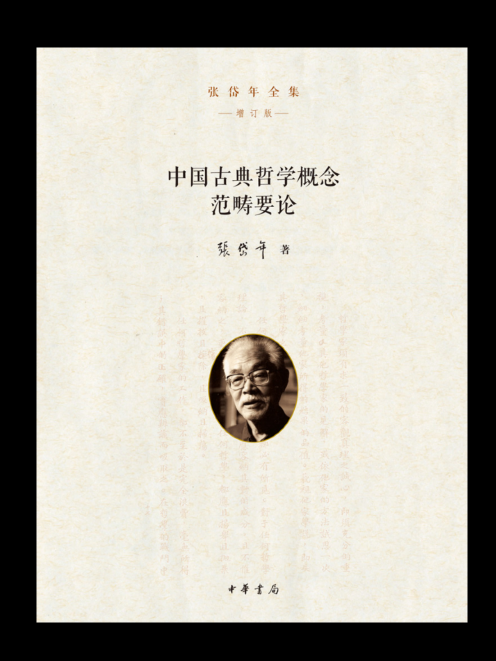
基于现实的

能够相信人的理论

(人自主性的克服了"恶", 这就是轴心文化的特点)

# 总结一下到现在位置我们了解的

礼为何是儒家的关键



《中国古典哲学概念范畴要论》 张岱年(1909-2004)

没有"礼" 能够看到儒家思想源头的气质

### 我们现在对"礼"的不同面相

"礼"不是一个简单的规范

礼会导致和,但不以和为目的(礼不是形式因,不是以果为因)

恭而无礼,虽和,劳且有耻辱 (仅有形式,而无目的。礼不仅仅考虑单一的外部要素) 现在对待对方的具体方式 对对方与自己关系的具体理解(更重要)

这种礼的关切,不是人的自然状态,而是一种需要额外训练才可以达成的状态

(人有内在善,自然生发就可以,NO!) 怎么训练呢?知识训练?冥想沉思?了解社会学知识?了解人 的情绪与情感知识?

礼是"格心",是与人真正有关(格人致知) 是在真实的人际关系中(自然人际关系:父母家族、后天人际 关系)

#### 实践之知怎么说?

如何在实践中了解礼?

两种非"实践之知"

1 非实践的:纯理论的,纯语义的,普遍性的

2 非知的:因势而为(具体问题具体分析)

礼是情境的"理" (孟懿子与樊迟的"无违",不是一个意思)

礼是"有限责任" (礼是对重要事情的关切,礼是有限的关切)

> 礼是"多重的外现" 功利的外现重要 态度的外现重要

(这里是最微妙的部分,我们在实践中,与他人有不只一个层面的"理解",人的自主和自由在其中,不然就是礼的教条)

礼是一种关切,对"人与人秩序"的多样性的关切 "把人放在一切之前"(黑格尔承认问题的关联)

人与物关系(技术) 人与词关系(理论) 人与人关系(承认、礼)

人与人关系(争、演化)

## 人与人的实际关系如何构成?

对"人与人外现面相"的丰富性的把握

人与人之间有"物"的外现(奢)与人的外现(俭) 取舍:关注操心于人,而非操持于物

人的外现从哪里来呢?(我没有哀,哀不出来啊,装不就劳了么) 礼的"质",不在关键仪式时的"外现",而在"日常外现"(绘事后素)

上面还是没有日常实质, 那日常外现怎么做呢?

- 1. 谨慎(按传统方式做)
- 2. 因为人与人的日常关系依赖"精确性"
  - 3. 精确性在"传统中"
  - 4. 传统的价值(今天的内容)
    - 5. 传统有中道

(日常外现的"谨慎传统"面相)

如果到这里有点不那么好接受, 我觉得就好 (对我自己也不那么好接受)

#### 传统是个什么样的东西?

传统里面都什么?

传统维持着"可经验性",维持着人与人的"功能性"(器) 人与特定人的"功能",而不是人与"抽象秩序"的功能

可经验的"功能"是对人的"态度外现"的维持(而非功利的计算,人有"态度"功能)

传统有一种解决根本人与人依赖矛盾的方式:让 (让的必然性,被迫让,主动让)

关注人、关注人的外现、礼让 到底如何有用?

# 传统与中道的关系

人能如何?人不能如何

#### 人会失去焦点

礼让人意识到:根本的在于建立良好的人伦关系

人会关注自己的尊严面子、道理正误(正当性)

礼让人意识到:比起正当性,人伦关系更为重要

人会追求谄媚求取、谨慎自保、战胜克服、道理正义 礼让人意识到:考虑他人让这些不要过度

礼在克服人的一种"天性"

我们与传统的拉扯

在世存在, 在传统中存在

## 孔子与传统的拉扯

#### 与我们是一样的

孔子既得合葬于防,曰:"吾闻之:古也墓而不坟;今丘也,东西南北之人也,不可以弗识也。"于是封之,崇四尺。孔子先反,巾人后,雨甚;至,孔子问焉曰:"尔来何迟也?"曰:"防墓崩。"孔子不应。三,孔子泫然流涕曰:"吾闻之:古不修墓。"——《礼记・檀弓上》

孔子不遵从传统有道理吗? 但古人如此,确实有其考虑

孔子为何会考虑不周?我们能考虑周全吗?

#### 是否能考虑周全

woo…真是个莫大的问题

我相信我这样做是明智的,因为我考虑得很周全了 vs

我相信我这样做是明智的,因为我遵从传统

经验之事, 人是否能"考虑周全", 这是个很大的问题

婚姻是否对一个人是个"必要"的决定:

理性的人:我的考虑是周全的,婚姻是男权社会倾轧女性的制度设计,婚姻是前现代农业社会的人口组织形式,已经是被理论证明的僵化制度,所以不接受是明智的

经验的人:我的考虑是周全的,因为我身边看到的都是糟糕的例子,而且离婚率也在不断上涨,说明这个现在很难维持,风险过高,所以不接受是明智的

传统的人:既然一项传统经历了如此长的时间,那么恐怕其中有我自己无法考虑周全的问题,所以我觉得遵从这个传统是明智的

这是不是一种倒退?

一种理性和思考倒退,成为了一个懦弱而不自主的人?

# 有没有什么东西, 光靠想是无法明白的?

这个道理我不是"真的知道"

当然这种道理非常多: 不然"工艺"为什么会这么难?

那为什么统计学的道理也不对呢?

幻想家或可设想朝政以仁爱为本,惟圣贤能留名后世;而恰恰是那些俗世权臣,让此等尊贵的夫子们站到了与草莽流寇一样的地面上,用最严酷的学说训诫他们,凭空想象中看似最有益于社会的原则,实践中可能完全是有害而毁灭性的。

——大卫・休谟

其实应该反过来想,有什么东西是光靠想能明白的? (光靠想,怎么知道明白不明白呢?)

# 《泰伯》八

"兴于诗……"

子曰:"兴于诗,立于礼。成于乐。"——《论语·泰伯》 如何理解这三个内容?

为什么学?思?习?仁?信?义?都没有在这里存在?

#### 两种不同的"教育"

#### 理论教育、诗与礼乐

#### 古希腊四艺:

Quadrivium:Arithmetic, Geometry, Astronomy, Music 古希腊人真的很在意"完备性",秩序抽象在"完备"中中国:

从感性的有度,到实践的有度,到对度的把握(中庸)

#### 诗:

"不学诗, 无以言。"

"乐而不淫,哀而不伤。"

"诗,可以兴,可以观,可以群,可以怨。"

君子曰:"苟信不继,盟无益也。《诗》云:'君子屡盟,乱是用 长。'无信也。"——《左传・桓公十二年》

齐侯使敬仲为卿。辞曰:"羁旅之臣,幸若获宥,及于宽政,赦其不闲于教训而免于罪戾,弛于负担,君之惠也,所获多矣。敢辱高位,以速官谤。请以死告。《诗》云:'翘翘车乘,招我以弓,岂不欲往,畏我友朋。'"使为工正。——《左传·桓公十二年》

诗,对秩序构成与"度"的认识

#### "乐"是什么呢?

诗既然不是抒发个人感叹与浪漫情怀, 乐呢?

#### 吴季札观乐 《左传·襄公二十九》

为之歌《王》,曰:"美哉!思而不惧,其周之东乎?" 为之歌《郑》,曰:"美哉!其细已甚,民弗 堪也,是其先亡乎!" 为之歌《齐》,曰:"美哉!泱泱乎!大风也哉!表东海者,其大 公乎!国未可量也。"

为之歌《豳》,曰:"美哉!荡乎!乐而不淫,其周 公之东乎?" 为之歌《秦》,曰:"此之谓夏声。夫能夏则大,大之至也,其周 之旧乎?"

为之歌《唐》,曰:"思深哉!其有陶唐氏之遗民乎?不然,何忧之远也?非令德之后,谁能若是?"

为之歌《陈》,曰:"国无主,其能久乎?"

乐就是春秋时的"文化表达"

## 立什么呢?

05期:与他人共处

"三十而立" "立于礼"

三十岁,因为学习"礼"的传统,因而可以与他人相处。

朱子注解:一个个人主义注解

禮以恭敬辭遜為本,而有節文度數之詳,可以固人肌膚之會,筋骸之束。故學者之中,所以能卓然自立,而不為事物之所搖奪者,必於此而得之。



皮埃尔・阿多本《別忘记生活》

## 想明白与做出来

两种不同的传统

想的清晰性、确定性 (逻各斯的、数学的、修辞的) 与 做的清晰性、确定性 (实践的、交往的、在世的)

就算这二者都很重要 现在肯定也有一条腿几乎荒废

做的清晰性:

礼、乐

被他人可感, 说服他人, 形成秩序的清晰性

儒家是一种切近实际可感秩序为主的思想体系 (追求做的清晰性、确定性)

# 《子罕》九

"麻冕,礼也……"

子曰:"麻冕,礼也;今也纯,俭。吾从众。拜下,礼也;今 拜乎上,泰也。虽违众,吾从下。"——《论语·子罕》

> 物的外现与人的外现 的具体实践例证

礼(人与人的相处)当然是在不断变化之中 什么可以变?什么不能变?道理是什么? (实践的"智性要素")

## 何谓实践"智慧"

以及什么是"超越性"

# 礼与现实的冲突 / 礼与礼的冲突 礼执行的困难

无智慧的实践:无法处理这个情况

无实践的智慧:批判否定,全盘拒绝

实践智慧:一种能够处理不同境况(不是分析、解释不同境况),并依然使其符合"礼"的根本要求和关注的能力

这个能力肯定不能从我们今天引的这一节上获得

#### 来看很多《礼记》的例子

孔子如何面对实际的情况,以及"智慧"在何处?

公仪仲子之丧,檀弓免焉。仲子舍其孙而立其子,檀弓曰:"何居?我未之前闻也。"趋而就子服伯子于门右,曰:"仲子舍其孙而立其子,何也?"伯子曰:"仲子亦犹行古之道也。昔者文王舍伯邑考而立武王,微子舍其孙腯而立衍也;夫仲子亦犹行古之道也。"子游问诸孔子,孔子曰:"否!立 孙。"——《礼记·檀弓上》

文王舍伯邑考而立武王 为何不对?

兄终弟及,父死子继之别 这里的选择是应运如何克服巨大权力带来的人伦问题 (人有因为亲近而违背制度的倾向)

## 实践中精微的区分

"智慧"以扩充理解的范围——造相

事亲有隐而无犯,左右就养无方,服勤至死,致丧三年。事君有犯而无隐,左右就养有方,服勤至死,方丧三年。事师无犯无隐,左右就养无方,服勤至死,心丧三年。——《礼记·檀弓上》

隐、犯 有方、无方 致丧、方丧、心丧

因为有不同的精微面相区别,因此可以划分不同的人际方式 (人有轻慢家人,谄媚君王,顺从老师的倾向)

## 实践中礼冲突的解决

#### 如何理解礼的轻重

季武子成寝,杜氏之葬在西阶之下,请合葬焉,许之。入宫而不敢哭。武子曰:"合葬非古也,自周公以来,未之有改也。吾许其大而不许其细,何居?"命之哭。——《礼记·檀弓上》

合葬 大夫家哭泣

周礼与周礼冲突,大小之礼 (其实是找理由对他人的需要照顾,人有顾及自己的倾向)

# 两种跪拜法, 该怎么选择?

#### 礼与场合的合宜

孔子曰:"拜而后稽颡,颓乎其顺也;稽颡而后拜,颀乎其至也。三年之丧,吾从其至者。"——《礼记·檀弓上》

不同的外现, 是不同的情感表达…和疼痛

人有顾及自我利益, 无法充分表达情感的怯懦

#### 不是越用力就越合礼

礼不是一种"竞争"

曾子谓子思曰:"汲!吾执亲之丧也,水浆不入于口者七日。"子思曰:"先王之制礼也,过之者俯而就之,不至焉者,跂而及之。故君子之执亲之丧也,水浆不入于口者三日,杖而后能起。"——《礼记·檀弓上》

礼是一种大家都可以的秩序

人有争功好胜的倾向

#### 对死者态度的中道观

礼的"同理之心"

孔子曰:「之死而致死之,不仁而不可為也;之死而致生之,不知而不可為也。是故竹不成用,瓦不成味,木不成斷,琴瑟張而不平,竽笙備而不和,有鐘磬而無簨虞,其曰明器,神明之也。」——《礼记·檀弓上》

孔子对神明的态度 (我们今天如何对待)

人有要么迷信,要么以知自持的倾向

# 另外一节

#### 不同外现的精微差异

孔子在衛,有送葬者,而夫子觀之,曰:「善哉為喪乎!足以為法矣,小子識之。」子貢曰:「夫子何善爾也?」曰:「其往也如慕,其反也如疑。」子貢曰:「豈若速反而虞乎?」子曰:「小子識之!我未之能行也。」—《礼记·檀弓上》

往也如慕, 其反也如疑

人有按要求反应而没有真诚情感的倾向

# 孔子为何又失礼?

#### 送予陌生人财物

孔子之衛,遇舊館人之喪,入而哭之哀。出,使子貢說驂而賻之。子貢曰:「於門人之喪,未有所說驂,說驂於舊館,無乃已重乎?」夫子曰:「予鄉者入而哭之,遇於一哀而出涕。予惡夫涕之無從也。小子行之。」—《礼记·檀弓上》

孔子担心别人看到他就是一种表演, 不诚心

人有在他人面前显得高尚的倾向

#### 礼与实践智慧

礼是用来规范人的

为何要规范人,着眼于小处因为人从心所欲就会有失当

因而学礼、实践礼,就会从中明白人诸种失当的原因儒家的关键关切,就是人要克服自己的"失当"

因此,你可能觉得,这不就是成为了一个挺"周到"的人吗? 子曰:"君子不可小知,而可大受也。小人不可大受,而可小 知也。"——《论语·卫灵公》

> 一个谨慎自知,明了自己的"小聪明" 知晓自己限度的人

#### 一个从小至大的秩序

或者直接是大的秩序

儒家如何面对经济衰退的问题? (希腊思想有经济学) 儒家如何设计一个高效的运作机制? (希腊思想有数学) 儒家如何面对攻克癌症的问题? (希腊思想有医学) 儒家如何面对真正恶的群体?

再好的经济秩序、政策也由人来执行 高效的运作机制离开对人的同情就是压榨 科学由人的团队运转,而非自动进行(想想贺建奎) 想推广区块链技术的人,却深陷投机客的泥沼中

哪个领域?什么事,可以不必克服人的"失当"呢?